
1 
 

Verso una pace disarmata e disarmante: da Pio XI a Leone XIV 

(Desio, Convegno su Pio XI,7.2.2026) 

S.E. Mons. Gian Carlo Perego 

Arcivescovo di Ferrara-Comacchio 

 

Sono onorato per l’invito a partecipare a questo Convegno organizzato dal Centro studi 

Pio XI, nel centenario dell’Anno Santo del 1925, che aveva come motto “La pace e 

l’unità”: due temi che attraversano il Magistero e l’azione del Pontefice milanese, 

originario di questa città. Nel mio intervento, mi lascerò guidare dal Messaggio di Papa 

Leone XIV per la Giornata della pace di quest’anno, che ha per titolo: “Verso una pace 

disarmata e disarmante”, per rileggere un Magistero della pace che da Pio XI arriva 

fino a papa Leone XIV, in un secolo di storia che rivede oggi la nascita di nazionalismi, 

di venti di guerra, di violenze e chiusure diffuse. 

Pio XI: “pace e unità” 

Pio XI inizia il 6 febbraio 1922 il suo Pontificato in un clima di lotte sindacali operaie 

e agricole violente, con occupazioni e picchetti, conseguenti alla crisi economica post-

bellica, tanto che la storiografia indica il biennio 1919-1920 come il biennio rosso. Alle 

lotte sindacali faranno seguito, con la nascita dei fasci nel 1919, lo scontro politico fra 

socialisti, anarchici e fascisti, che porterà a molte uccisioni, anche nel mondo sindacale 

‘bianco’, guidato in particolare dal deputato popolare Guido Miglioli, come quella di 

Angelo Minotti, davanti al Santuario dell’Addolorata di Rho, il 13 giugno 1920. 

Sempre di più le lotte diventano lotta di classe, che mette contro classe agricola e 

operaia e classe borghese, generando sul piano politico tre modelli politici: il giovane 

modello sturziano del partito popolare italiano (nato nel 1919), laico e ispirato alla 

Dottrina sociale della Chiesa, il modello socialista, ispirato alla rivoluzione russa di 

Lenin del 1917 e la rivoluzione fascista, capeggiata da Mussolini: due modelli 



2 
 

dittatoriali e un modello nuovo, popolare che guardava alla democrazia sociale1. C’è 

continuità e discontinuità tra il Magistero di pace Benedetto XV e il Magistero di Pio 

XI. Benedetto XV si rifiutò durante la Prima guerra mondiale di identificarsi con una 

delle due parti belligeranti, che nel 1917 aveva lanciato l’ultimo monito alla pace 

(Lettera ai capi dei popoli belligeranti, 1° agosto 1917), ripetendo per tre volte “pace, 

pace, pace”; nell’enciclica Pacem Dei munus  del 23 maggio 1920, poi, aveva criticato 

sul piano morale e religioso i trattati di pace, parlando di riconciliazione per mezzo 

della carità; e, infine, poco prima di spirare, il 21 gennaio 1922, aveva detto “Offriamo 

la vita per la pace del mondo”. Pio XI inizia il suo Pontificato scegliendo il nome di 

Pio, un nome di pace, e il motto: ‘La pace di Cristo nel regno di Cristo’. La prima 

lettera ai Vescovi italiani, del 6 agosto 1922, è un invito a lavorare per la pace: 

“continuate con zelo sempre più intenso, in questi trepidi giorni soprattutto, l’opera 

vostra pacificatrice, che è pure una parte non ultima di quel «ministerium 

reconciliationis»”. In contemporanea alla «marcia su Roma» Pio XI rivolge un nuovo 

appello ai Vescovi italiani per lavorare “alla pacificazione degli animi, alla cessazione 

delle lotte politiche, al ritorno all’ordine sociale” (28 ottobre 1922): “Ora sono pochi 

mesi solamente, dinanzi ai mali e alle lotte fratricide che funestavano il nostro diletto 

Paese, vi rivolgevamo un caldo appello, esortandovi a dirigere particolarmente la 

vostra pastorale sollecitudine all’opera di pacificazione degli animi e dei cuori – 

scriveva Pio XI. Ben sappiamo con quanta premura avete risposto al nostro invito; ma 

purtroppo la tanto desiderata tranquillità non è ancora tornata in mezzo al diletto popolo 

d’Italia, e l’animo nostro è di nuovo profondamente addolorato alla vista dei mali, 

ognor più gravi, che ne minacciano il benessere materiale, morale, religioso, ritardando 

sempre più il risanamento delle profonde ferite, doloroso strascico dei lunghi anni di 

guerra. Fedeli a quella missione di carità affidataci dal divin Redentore, sentiamo 

imperioso il bisogno di indirizzare nuovamente a quanti sono cittadini d’Italia una 

parola di carità e di pace. In nome di quella fratellanza che tutti li unisce nell’amore a 

questa terra benedetta da Dio, in nome specialmente di quella fratellanza più nobile, 

 
1 Cfr. C. LEONE, I movimenti nazional-patriottici alle origini del fascismo (1919-1920), Roma, Viella, 2025. 



3 
 

perché soprannaturale, che nella religione di nostro signore Gesù Cristo congiunge i 

figli d’Italia in una sola famiglia”. La pace a cui Pio XI guarda da subito è la pace 

sociale. Il Vescovo Ratti aveva conosciuto da vicino anche le conseguenze della guerra 

e le fatiche del trattato di pace come inviato da Benedetto XV in Polonia e nelle sue 

visite in Alta Slesia, dove aveva sempre mantenuto la posizione neutrale di Benedetto 

XV di fronte alle parti in conflitto. Una testimonianza che aveva colpito don Primo 

Mazzolari, cappellano in Alta Slesia, che aveva invitato e accolto il Vescovo Ratti a 

Cosel per una S. Messa con i soldati. Nel giorno della morte di Pio XI, nel 1939, don 

Primo Mazzolari, ricordando quell’incontro, in un articolo de ‘L’Italia’ del 19 febbraio 

1939, ripreso nel suo Diario, scriverà: “Guardando al vecchio, ma ancor saldo Vescovo 

italiano mandato da Roma a ricordare ai sacerdoti che hanno ricevuto un ministero di 

pace e non di divisione, provai un nuovo e più vivo sentimento di devozione al 

Pontefice, che così mi parlava attraverso il volto sicuro del suo Messo. Due anni dopo, 

lo stesso volto e lo stesso cuore, sotto un nome nuovo Pio XI, dovevano continuare per 

17 anni quella missione di pace, di carità e di verità così bene incominciata nella chiesa 

di Cosel”2. Pace e regalità sono due temi che ispirano tutto il Magistero di Pio XI, e 

animano l’impegno del laicato cattolico, dell’Azione Cattolica in particolare, e 

l’impegno missionario. Al centro del Regno di Cristo c’è la giustizia e la pace, non la 

violenza e le ingiustizie. La regalità di Cristo – a cui Pio XI dedica l’enciclica Quas 

primas, dell’11 dicembre 1925, pochi giorni prima la chiusura del Giubileo -, è dono, 

servizio, non violenza e diventa il modello di uno stile cristiano nella vita della città e 

di politiche rinnovate, contro forme dittatoriali e nazionaliste come il socialismo e il 

fascismo, che avanzano. L’idea della Regalità di Cristo, da cui scaturiva l’impegno 

pastorale per instaurare la signoria di Lui sui «cuori», unitamente allo sforzo per 

favorire un modello di società coerente con i valori cristiani (da cui l’espressione: 

«Regno sociale di Cristo») troverà nell’Azione Cattolica l’organismo finalizzato ad 

assicurare la «partecipazione dei laici all’apostolato gerarchico», ma anche a formare 

una nuova coscienza sociale e politica. L’idea di Pio XI sarà da una parte dei cattolici, 

 
2 P. MAZZOLARI, Diario. IV (1938—25 aprile 1945), Bologna, EDB, 2006, p.133. 



4 
 

dell’area conservatrice interpretata come l’impegno per la “riconquista” cattolica, 

favorendo alleanze fra “trono” (nel caso specifico, il regime fascista) e “altare” e 

salutando in tal senso la ‘Conciliazione’ del 1929 tra Stato italiano e Chiesa, da un’altra 

parte dei cattolici – tra cui Giuseppe Lazzati (1909-1986), Armida Barelli (1882-1952) 

- più vicini al popolarismo e successivamente a Humanisme integral (1937) di Jacques 

Maritan - , la costruzione del  Regno di Dio (o di Cristo) riguardava innanzitutto la 

coscienza dell’uomo, sollecitata da un processo continuo di conversione dalla logica 

mondana a quella evangelica, con la persuasione della distinzione fra le sfere religiosa 

e politica, che evitava una posizione anti-moderna di restaurazione della «societas 

christiana». Come Benedetto XV nell’enciclica Pacem Dei munus, nel 1920, aveva 

invitato l’unione di tutti gli Stati in una famiglia unica per arrivare alla diminuzione 

delle armi e delle spese militari e ad eliminare o almeno allontanare le guerre, anche 

Pio XI  nella prima enciclica ‘Ubi arcano’ del  23 dicembre 19223, pone al centro il 

tema della pace e della riconciliazione, in un tempo ancora  “di orrori e di miserie”,  di 

“timore di nuove guerre e più spaventose”, che fa “vivere come in assetto di guerra”, 

“sebbene da tempo in Europa le armi sono state deposte”, ma anche di “lotta di classe 

e di egoismo sociale”. Pio XI ritiene, anzitutto, fondamentale “pacificare i cuori”: una 

pace non solo “formale”, “esteriore”, ma una pace che scenda nei cuori ed i cuori 

ravvicini, rassereni e riapra a mutuo affetto di fraterna benevolenza”. La pace nasce da 

un recuperato senso di fraternità, contro “l’immoderato nazionalismo”. E’ questa la 

“pace di Cristo”. Ne consegue che la pace è giusta, ma di una giustizia animata dalla 

carità e che è “ordinata ad attuare una sincera riconciliazione”. “La pace stessa è atto 

proprio e specifico di carità”, perché va oltre la giustizia. Per questo la pace è cosa del 

“cuore”: possiamo dire una pace disarmante. La missione della Chiesa è quella di “non 

solo conciliare al presente, ma rassodare per l’avvenire la pace, allontanando i pericoli 

di nuove guerre”. Pio XI non dimostra ancora di avere fiducia nella Società delle 

Nazioni come organismo per il mantenimento della pace, anche se non rimarrà 

indifferente alle iniziative internazionali di pace (come ad esempio, il trattato di 

 
3 Le citazioni dei documenti pontifici sono da: Enchiridion della pace, Bologna,EDB, 2004,2voll. 



5 
 

Locarno,1925); ma crede nella pace del Regno di Cristo, alla cui restaurazione siamo 

chiamati a lavorare insieme: “Noi congiungendo in uno solo i due programmi proposti 

dai nostri due predecessori – Pio X e Benedetto XV - ci studieremo con tutte le forze a 

seguire “la pace di Cristo nel regno di Cristo”. Per il Giubileo del 1925 Pio XI sceglierà 

come tema “La pace e l’unità” e nell’ allocuzione finale davanti al Collegio cardinalizio 

il 14 dicembre 1925 dirà che “una mirabile armonia governa dall’alto gli eventi, quando 

da una parte l’Anno Santo affratella e raduna i popoli nella carità di Cristo e della 

Chiesa e fa tutt’ il mondo pregare per la pace di Cristo nel regno di Cristo, e dall’altra 

così notevoli passi si fanno e solenni patti si stringono nelle pacifiche direzioni. Nel 

1926, settimo centenario della morte di S. Francesco, Pio XI non cesserà di parlare di 

pace, ricordando l’impegno di S. Francesco, uomo di pace e di riconciliazione. 

L’enciclica Quadragesimo anno, nel 1931, a quarant’anni dalla Rerum Novarum di 

Leone XIII, tra l’altro, invitava a una pace sociale, coniugando capitale e lavoro, 

proponendo la partecipazione degli utili e la non assolutizzazione della proprietà 

privata. Anche nel Giubileo straordinario del 1933 Pio XI chiede “pace per tutto il 

mondo” e incoraggerà a recitare la preghiera del Rosario per la pace, affidandosi 

all'intercessione della Vergine Maria. Pace, Italia, Gesù, saranno le tre ultime parole 

pronunciate da Pio XI, come testimonia l’edizione straordinaria di Stampa sera del 

10/11 febbraio 1939. Pio XII, al pellegrinaggio della Diocesi di Milano a Roma nel 

primo anniversario della Morte di Pio XI, l’11 febbraio 1940, disse: “Alla pace di Cristo 

nel Regno di Cristo dedicò la sua vita e la sua morte, fin dal primo giorno in cui apparve 

vestito di bianco… Alla pace di Cristo avviò il suo pensiero”. 

 

Pio XII: le Nazioni unite strumento di pace 

Pio XII che - nel Radiomessaggio del 24 agosto del 1939 - aveva ammonito 

profeticamente: “Nulla è perduto con la pace. Tutto può esserlo con la guerra”: da allora 

la sua parola e la su azione pacificatrice, come scrisse nel 1957, in un articolo su ‘La 

Scuola cattolica’ l’allora arcivescovo Gian Battista Montini, fu “instancabile. Anche se 



6 
 

apparentemente o praticamente inefficace tale azione rimase e rimane perseverante, 

assidua, indefettibile”. Nell’agosto di sei anni dopo, nel 1945, al termine di un conflitto 

che ha sconvolto il pianeta, quelle parole di Papa Pacelli assumono un nuovo tragico 

significato. Davvero, come dimostra quanto accaduto con il bombardamento nucleare 

statunitense su Hiroshima e Nagasaki, “tutto può essere perduto con la guerra”4. 

Passano tre anni e, nel 1942, mentre il mondo già nuovamente si va dividendo in due 

blocchi l’uno contro l’altro armato, Pio XII confida che un pensiero “costantemente 

grava sull’animo nostro, come su quello di quanti hanno un vero senso di umanità”, 

quello del pericolo dell’uso delle armi di distruzione di massa.  

I Radiomessaggi natalizi di Pio XII durante la guerra – commentati anonimamente da 

guido Gonella sul quotidiano l’Osservatore Romano - , auspicavano anche un nuovo 

Ordine mondiale, fondato sul diritto, il rispetto per la persona, la giustizia, la pace. I 

Radiomessaggi natalizi di Pio XII diedero impulso, fra il 1941 e la primavera del 1943, 

alle riunioni con ritmo settimanale in casa del professor Umberto Padovani, di un 

gruppo di insegnanti dell’Università Cattolica, come Giuseppe Lazzati, Amintore 

Fanfani, Giorgio La Pira, Giuseppe Dossetti, Antonio Amorth, Gustavo Bontadini, 

Sofia Vanni Rovighi, don Carlo Colombo, che auspicavano un nuovo Ordine mondiale, 

fondato sul diritto, il rispetto per la persona, la giustizia, la pace. Pio XII nel 1943, in 

risposta a un suggerimento di Max Planck, mette in guardia il mondo sui pericoli della 

guerra atomica ed esorta i capi di Stato ad agire per assicurarne la prevenzione, perché 

la scienza può al tempo stesso guarire o uccidere l’uomo. E’ l’8 febbraio del 1948, 

quando il Papa riceve i membri della Pontificia Accademia delle Scienze. A loro e 

idealmente agli scienziati di tutto il mondo rivolge “un interrogativo che - dice – “non 

ci ha più abbandonato dopo quella mattina del 6 agosto del 1945: Quali sciagure 

l’umanità dovrebbe attendere da un futuro conflitto, qualora avesse a dimostrarsi 

impossibile di arrestare o frenare l’impiego delle sempre nuove e sempre più 

sorprendenti invenzioni scientifiche?”. 

 
4 PIO XII,Radiomessaggio natalizio, 24 dicembre 1941. 



7 
 

E il Papa tristemente ammette: “L’energia nucleare è stata impiegata a fini di 

distruzione e di morte con la bomba atomica, la più terribile arma che la mente umana 

abbia ideata». La tragedia di Hiroshima e Nagasaki gli fa comprendere che un conflitto 

futuro sarebbe stato fatale per il mondo: «Quali sciagure l’umanità dovrebbe attendersi 

da un futuro conflitto, qualora dovesse dimostrarsi impossibile arrestare o frenare 

l’impiego di sempre nuove e sempre più sorprendenti invenzioni scientifiche?». 

 

Giovanni XXIII: Pacem in terris 

Sessantatré anni fa, pochi giorni dopo l’apertura del Concilio Vaticano II (11 ottobre 

1962), il mondo minacciò di sprofondare nella guerra nucleare. Erano gli anni della 

«guerra fredda». Nella notte del 13 agosto 1961 le truppe sovietiche costruiscono il 

Muro di Berlino che spacca la città in due: sarà abbattuto 28 anni dopo, nel 1989. 

Sempre nel 1961 il segretario del Partito comunista sovietico Nikita Krusciov annuncia 

la ripresa degli esperimenti nucleari, il presidente Usa John Fitzgerald Kennedy replica 

con analoga decisione: prove nel sottosuolo e in laboratorio. L’ombra delle sciagure 

evocate da Pio XII sembra cupamente profilarsi nell’ottobre del 1962 quando, durante 

la crisi missilistica di Cuba. Mosca e Washington sembrano a un passo dall’utilizzo 

della bomba atomica. Saranno necessari 13 lunghissimi giorni, che lasciano l’umanità 

con il fiato sospeso, per trovare una soluzione negoziale. Il Presidente americano 

Kennedy e l’omologo russo Krusciov si fermano un passo prima dell’abisso. Se lo 

fanno è anche grazie a Giovanni XXIII che usa ogni mezzo a sua disposizione, dalla 

preghiera alla diplomazia, per aprire nuovi spazi di dialogo. Il futuro Santo ricorre alla 

Radio Vaticana per far sì che la sua parola di pace arrivi il più lontano possibile, che 

venga ascoltata alla Casa Bianca e al Cremlino. Nel Radiomessaggio del 25 ottobre 

1962 esorta i responsabili delle nazioni ad evitare “gli orrori della guerra” per il mondo. 

Un conflitto di cui, proprio a causa degli ordigni nucleari, “nessuno può prevedere le 

terribili conseguenze”. L’anno successivo, nel 1963, esce l’enciclica sulla pace di 

Giovanni XXIII, la Pacem in terris, mentre incombe ancora la minaccia nucleare. La 



8 
 

Pacem in terris viene pubblicata dopo un lungo periodo di guerra fredda, durante il 

quale le due grandi potenze, Stati Uniti e Unione Sovietica, accumulano un arsenale 

nucleare sufficiente a distruggere numerose città. All’inizio degli anni ’60 si erano 

verificate gravi crisi: nel 1961 l’erezione del muro di Berlino e, soprattutto, nel 1962 

la crisi di Cuba, quando l’installazione di missili sovietici aveva portato il mondo a un 

passo da un conflitto nucleare. Il concetto stesso di guerra cambia: qualsiasi conflitto 

diventa troppo pericoloso se comporta l’impiego di armi atomiche. Si eviterà perciò 

che i grandi imperi entrino direttamente in combattimento. La guerra non è più un 

mezzo per far prevalere la giustizia considerato accettabile dall’opinione pubblica. 

D’altra parte, l’interdipendenza fra le nazioni è talmente stretta che diventa molto facile 

esercitare pressioni usando mezzi economici e finanziari; questo permette di gestire un 

conflitto senza il ricorso sistematico alle armi. Emergono altri tipi di guerra: c’è la 

guerra alimentare, quella monetaria, quella dei migranti, ecc. Tali cambiamenti si 

producono in un contesto di sviluppo unico nella storia del mondo: la crescita dei Paesi 

industrializzati sembra illimitata, il petrolio scorre a fiumi, l’edilizia procede a ritmo 

serrato, si sviluppano beni strumentali e beni di consumo durevoli (autostrade, aerei a 

reazione, ma anche automobili, telefoni, elettrodomestici). Si intravedono nel futuro 

solo abbondanza e opulenza per un progresso pressoché senza fine. Quasi tutti i Paesi 

in precedenza colonizzati, in particolare in Africa, sono diventati indipendenti e si 

lanciano nell’avventura dello sviluppo, sperando di assicurare alle proprie popolazioni 

una vita dignitosa nell’autonomia culturale ed economica. Da questo coro ottimistico 

si levano già alcune voci per dire che «l’Africa nera è partita male» fin 

dall’indipendenza o che l’India deve ancora compiere la propria rivoluzione agraria per 

evitare le grandi carestie. In tale contesto, Giovanni XXIII dà un contributo magistrale 

all’analisi del mondo di allora, dei suoi conflitti, delle sue speranze. Nella Pacem in 

terris si riconoscono due principali fonti di ispirazione: la prima è l’insegnamento 

tradizionale della Chiesa, mentre la seconda è più nuova, originale e personale. 

Giovanni XXIII si basa costantemente sull’insegnamento della Chiesa in materia 

sociale, specialmente sui testi dei sui predecessori Pio XI e Pio XII, ma anche su quelli 



9 
 

di Leone XIII: insiste sui diritti dell’uomo, sul bene comune, sul rispetto delle 

minoranze nazionali, sulla comunicazione e il rispetto tra le nazioni, sui rifugiati 

politici, il disarmo e le istituzioni internazionali. Ma è nettamente riscontrabile 

l’ispirazione personale di Giovanni XXIII stesso. La sua traccia è presente 

nell’indirizzo di apertura, che si rivolge a tutti gli uomini, credenti e non credenti, a 

tutti gli uomini di buona volontà. Il tono dell’enciclica è quindi dato fin dall’esordio: 

le sue pagine non sono riservate agli iniziati al cristianesimo, ma aperte a tutti. Il Papa 

esprime nel corso dell’intera enciclica la propria simpatia e l’accoglienza della Chiesa 

cattolica nei confronti di tutte le aspirazioni del mondo contemporaneo che possono 

essere decifrate attraverso i «segni dei tempi». Non polemizza, non condanna. Quando 

parla della guerra, non costruisce affatto una casistica per determinare se la si può 

giustificare nel caso in cui le circostanze obbligassero a farla. Preferisce invece un 

diverso punto di vista: partire dalla pace, «anelito profondo degli esseri umani di tutti 

i tempi» (n. 1). L’impronta personale di Giovanni XXIII è particolarmente evidente 

nell’ultimo capitolo (V) dedicato ai «Richiami pastorali», specialmente dove si 

affrontano i rapporti fra cattolici e non cattolici nell’azione sociale (nn. 82-85), 

proseguendo la riflessione della Mater et magistra sulla possibile cooperazione tra 

cristiani e non cristiani, per un dialogo sociale. Giovanni XXIII dedica relativamente 

poca attenzione a che cosa sia la pace e a quali frutti produca. Insiste soprattutto sulle 

condizioni che la rendono possibile: un preciso ordine nell’universo e nella società, i 

cui quattro principi fondamentali sono verità, giustizia, amore e libertà. La pace non è 

soltanto assenza di guerra, ma è un insieme di relazioni positive tra gli individui e tra le 

comunità: ritorna il tema della ‘pace sociale’ di Pio XI. Detto questo, il Papa non 

propone un ordine morale fisso ed eterno: delinea le condizioni, le basi morali della vita 

individuale e collettiva, e le propone a ogni uomo di buona volontà. L’enciclica, 

costruzione vigorosa che parte dall’essenziale, esamina anche molte altre questioni: lo 

sviluppo, la collaborazione con i non cristiani, il lavoro, i poteri pubblici, 

l’immigrazione, i diritti dell’uomo. Qui ci soffermiamo su un tema specifico: Il 

disarmo. Si analizza bene il meccanismo della corsa agli armamenti atomici (n. 59): 



10 
 

quando una parte migliora il proprio equipaggiamento, la parte opposta vuole ristabilire 

l’equilibrio. Il Papa fa presente che “giustizia, saggezza e umanità domandano che 

venga arrestata la corsa agli armamenti” (n. 60). Il Papa fonda l’argomentazione sulla 

ragione, ma anche sulla convenienza: che cosa potrà portare la guerra se non 

distruzione? Esorta a un esame approfondito di un equilibrio internazionale 

autenticamente umano. Sono posizioni classiche, in quanto invitano a ridurre 

“simultaneamente e reciprocamente gli armamenti già esistenti” (ivi), ma sono 

completate da un energico appello alla “ricomposizione fondata sulla mutua fiducia, 

sulla sincerità nelle trattative, sulla fedeltà agli impegni assunti” (n. 63), a una ricerca 

positiva della pace senza la quale ogni disarmo è impossibile. Nell’era atomica, osserva 

Giovanni XXIII, è alienum a ratione,“estraneo alla ragione” pensare che la guerra 

possa essere utilizzata “come strumento di giustizia”. E proprio per questo motivo, 

l’arresto della corsa agli armamenti e il “disarmo integrale” sono invece un obbiettivo 

“reclamato dalla retta ragione”. Riprendendo il Magistero di Pio XII, Giovanni XXIII 

riprende l’idea della necessità di un ordine morale che tuteli il bene comune 

dell’umanità per richiedere la costituzione di un’autorità pubblica avente competenza 

universale. Il Papa sottolinea ciò che gli sembra positivo nell’ONU, auspicandone 

l’adeguamento alla propria missione di garante dei diritti della persona umana. È un 

punto particolarmente importante: l’ONU usciva in quell’epoca dalla paralisi in cui 

l’aveva bloccata la guerra fredda; la sua opera in favore della distensione e dello 

sviluppo poteva lasciar sperare in un grande avvenire per tale istituzione. 

S. Paolo VI: pace e sviluppo 

 

Paolo VI raccoglie il testimone del suo predecessore. Guida e conclude il Concilio 

Vaticano II e fa suo l’impegno perché mai più l’umanità debba subire lo scempio di 

Hiroshima e Nagasaki. Proprio in uno dei documenti fondamentali dell’assise 

conciliare, la Gaudium et Spes, si prende atto che le azioni militari condotte con armi 

nucleari superano “i limiti di una legittima difesa”. Anzi, ancora una volta facendo 



11 
 

ricorso alla ragione, si annota che se venissero utilizzati pienamente gli arsenali atomici 

in possesso delle Grandi Potenze, “si avrebbe la pressoché totale distruzione delle parti 

contendenti”. Di qui, il monito del Papa e dei Padri Conciliari che definiscono “delitto 

contro Dio e contro la stessa umanità” ogni guerra che “mira indiscriminatamente alla 

distruzione di intere città o di vaste regioni e dei loro abitanti”. Ritornano le parole 

della Gaudium et spes, l’ultimo documento conciliare approvato il 7 dicembre 1965: 

«Si convincano gli uomini che la corsa agli armamenti non è una via sicura per 

conservare saldamente la pace, né il cosiddetto equilibrio che ne risulta può essere 

considerato pace vera e stabile. Le cause di guerra, anziché venire eliminate da tale 

corsa, minacciano piuttosto di aggravarsi gradatamente». 

Vibrante l’appello che Papa Montini leverà all’Assemblea Generale delle Nazioni 

Unite nel suo storico e appassionato discorso il 4 ottobre del 1965. “Se volete essere 

fratelli – afferma il futuro Santo – lasciate cadere le armi dalle vostre mani (…) Le 

armi, quelle terribili specialmente, che la scienza moderna vi ha date, ancor prima che 

produrre vittime e rovine, generano cattivi sogni, alimentano sentimenti cattivi, creano 

incubi, diffidenze e propositi tristi”. E, come aveva già fatto in occasione del suo 

viaggio apostolico in India l’anno prima, chiede ai leader del mondo riuniti al Palazzo 

di Vetro di “devolvere a beneficio dei Paesi in via di sviluppo una parte almeno delle 

economie, che si possono realizzare con la riduzione degli armamenti”. Nel 1968, il 

primo giorno dell’anno, Paolo VI inaugura le Giornate mondiali per la pace, con un 

Messaggio che sempre le accompagnerà: un magistero che accompagna ed educa alla 

pace. Paolo VI il 27 aprile 1968 dichiara: «Si abbia il coraggio delle necessarie rinunce! 

Che ogni misura venga presa, ogni impegno assunto, allo scopo di prevenire e 

scongiurare la fabbricazione e l’uso delle armi nucleari, degli attacchi batteriologici e 

di ogni altro mezzo che tragga dal progresso scientifico il potere diabolico di infliggere 

a intere popolazioni, anche estranee a eventuali conflitti, il flagello di orribili 

devastazioni! Che l’umanità si ravveda!». Come Giovanni XXIII, anche Paolo VI pone 

la diplomazia vaticana al servizio della causa della pace e del disarmo nucleare. 

Particolarmente significativo il ruolo, in questo ambito, di Agostino Casaroli che nel 



12 
 

1971 vola a Mosca per depositare il documento di adesione della Santa Sede al Trattato 

sulla Non Proliferazione delle Armi Nucleari. Pochi anni dopo, nel 1976, la Pontificia 

Commissione Justitia e Pax pubblicherà il documento ‘La Santa Sede e il disarmo 

generale’. Agostino Casaroli interverrà, inoltre, all’Assemblea speciale dell’ONU sul 

disarmo, nel 1978, leggendo il messaggio inviato da Paolo VI. “La questione della 

guerra e della pace – ribadisce Montini – si pone oggi in termini nuovi”, perché per la 

prima volta gli uomini hanno a disposizione “un potenziale ampiamente capace di 

annientare ogni vita sul pianeta”. Per questo, il disarmo diventa un imperativo morale. 

L’enciclica Populorum progressio  (1971) è la magna charta del nuovo impegno della 

Chiesa per la pace. Nell’enciclica Paolo VI dà il massimo appoggio agli Organismi 

internazionali preposti a dirimere le ricorrenti situazioni conflittuali tra i popoli e tra le 

classi sociali e risuona profetica la sua affermazione che “lo sviluppo dei popoli è il 

nuovo nome della pace”: pace e giustizia camminano insieme. 

 

S. Giovanni Paolo II: la folle corsa agli armamenti 

 

Come il suo predecessore, anche Giovanni Paolo II, nel messaggio alla seconda 

sessione del Convegno ONU sul disarmo, nell’agosto del 1978, pochi giorni la sua 

elezione, ricorda l’importanza di continuare l’intelligente opera del disarmo. Al tempo 

stesso nel messaggio  all’ONU il Papa ricorda che “Invertire la tendenza attuale della 

corsa agli armamenti comprende dunque una lotta parallela su due fronti: da una parte, 

una lotta immediata ed urgente dei governi per ridurre progressivamente ed equamente 

gli armamenti, e d'altra parte, una lotta più paziente ma non meno necessaria a livello 

della coscienza dei popoli che si riferisca alla causa etica dell'insicurezza generatrice 

di violenza, alla conoscenza delle disuguaglianze materiali e spirituali del nostro 

mondo” . Nel discorso pronunciato nella sede dell’UNESCO a Parigi, il 2 giugno del 

1980, Karol Wojtyla leva un appassionato appello invitando gli scienziati a mostrarsi 

più potenti dei potenti della Terra. “Uomini di scienza – è la sua esortazione – 

impegnate tutta la vostra autorità morale per salvare l'umanità dalla distruzione 



13 
 

nucleare”. L’anno dopo, il Papa “venuto da lontano” si reca in Estremo Oriente e il 25 

febbraio1981 visita il Peace Memorial di Hiroshima. Qui, in un luogo che come 

Auschwitz è un imperituro ammonimento per l'umanità, rivolge un memorabile 

discorso in cui sottolinea che se ricordare il passato è “impegnarsi per il futuro”, 

“ricordare Hiroshima è aborrire la guerra nucleare”. Sempre ad Hiroshima - dopo la 

visita al Memoriale e l’incontro con gli hibakusha, i sopravvissuti all’attacco atomico 

- Papa Wojtyla si rivolge ancora una volta agli scienziati e mette l’accento sulla 

questione morale che pone l’esistenza stessa di armamenti capaci di distruggere 

l’umanità. Parla di “crisi morale” dopo i bombardamenti atomici. Denuncia con forza 

la corsa agli armamenti chiedendosi se sia “morale che la famiglia umana continui 

ancora in questa direzione”. Il Papa lancia quindi “una grande sfida” alle menti più 

brillanti e ai leader del mondo. Sfida che, nelle sue parole, “consiste nell’armonizzare 

i valori della scienza e i valori della coscienza”. “Il nostro futuro su questo pianeta, 

esposto com’è al rischio dell’annientamento nucleare – ammonisce Giovanni Paolo II 

– dipende da un solo fattore: l’umanità deve attuare un rivolgimento morale”. Giovanni 

Paolo agli scienziati e ai rappresentanti dell’università delle Nazioni Unite, il 25 

febbraio 1981 in Giappone, dice: «A Hiroshima e Nagasaki i fatti parlano da sé in 

maniera drammatica, indimenticabile, unica. Di fronte a una tragedia indimenticabile, 

che tocca tutti noi in quanto esseri umani, come potremmo mancare di esprimere i 

nostri sentimenti di fratellanza e la nostra profonda solidarietà per le terribili ferite 

inflitte a quelle città del Giappone che portano il nome di Hiroshima e di Nagasaki? 

Queste ferite hanno colpito tutta la famiglia umana. Pochi avvenimenti nella storia 

hanno avuto le stesse conseguenze». Nel corso del suo lungo Pontificato, Papa Wojtyla 

tornerà più volte a denunciare l’orrore e l’insensatezza di una guerra condotta con armi 

di distruzione di massa. Incoraggerà senza sosta gli sforzi per il disarmo, svolgendo un 

ruolo storicamente riconosciuto per la fine della Guerra Fredda e dell’“equilibrio del 

terrore” basato proprio sulla deterrenza nucleare tra Stati Uniti e Unione Sovietica. 

Nell’enciclica Centesimus annus (1991) S. Giovanni Paolo II ritorna sulla folle corsa 

agli armamenti: Una folle corsa agli armamenti assorbe le risorse necessarie per lo 



14 
 

sviluppo delle economie interne e per l’aiuto alle Nazioni più sfavorite. Il progresso 

scientifico e tecnologico, che dovrebbe contribuire al benessere dell’uomo, viene 

trasformato in uno strumento di guerra: scienza e tecnica sono usate per produrre armi 

sempre più perfezionate e distruttive, mentre ad un’ideologia, che è perversione 

dell’autentica filosofia, si chiede’ di fornire giustificazioni dottrinali per la nuova 

guerra” (n.18). 

 

Benedetto XVI: verso un progressivo disarmo 

 

Anche Benedetto XVI non manca di ricordare la ferita profonda inferta all’umanità 

intera con i bombardamenti atomici e la corsa al riarmo più che al disarmo. Sostiene 

l’impegno delle Nazioni Unite per un progressivo disarmo e la creazione di zone libere 

dalle armi nucleari. Particolarmente significativo è quanto scrive nel Messaggio per la 

Giornata Mondiale della Pace 2006 laddove definisce “funesta” e “fallace” la 

prospettiva abbracciata da quei governi che “contano sulle armi nucleari per garantire 

la sicurezza dei loro Paesi”. “In una guerra nucleare, infatti – osserva Joseph Ratzinger 

– non vi sarebbero vincitori ma solo vittime”. Quattro anni dopo, nel 65.mo del 

bombardamento atomico, Benedetto XVI riceve il nuovo ambasciatore giapponese 

presso la Santa Sede, Hidekazu Yamaguchi. “Questa tragedia – afferma – ci ricorda 

con insistenza quanto sia necessario perseverare negli sforzi a favore della non-

proliferazione delle armi nucleari e del disarmo”. 

I passi sull’ONU e sull’autorità mondiale come garanzia di sicurezza mondiale si 

ritrovano nell’enciclica Caritas in veritate di Benedetto XVI (in particolare al n. 67), e 

nella successiva Nota sulla riforma del sistema finanziario internazionale del Pontificio 

Consiglio della Giustizia e della Pace. 

 

Papa Francesco: la pace del cuore 

 



15 
 

Nel corso del Pontificato, Jorge Mario Bergoglio approfondisce la riflessione sulla 

guerra e sul disarmo, arrivando alla convinzione – espressa in più occasioni e da ultimo 

nel videomessaggio per il popolo giapponese alla vigilia del viaggio apostolico – che 

l’uso delle armi nucleari sia immorale. Già un mese dopo il Convegno in Vaticano sul 

Disarmo, Papa francesco riaffronta la questione, nella conferenza stampa in aereo di 

ritorno dal viaggio in Bangladesh, e afferma che “siamo al limite della liceità di avere 

e usare le armi nucleari”. Questo, sottolinea, perché oggi, “con l’arsenale nucleare così 

sofisticato, si rischia la distruzione dell’umanità, o almeno di gran parte dell’umanità”. 

Con parole che sembrano riecheggiare quelle di Wojtyla ad Hiroshima, Francesco si 

chiede dunque se sia “lecito mantenere gli arsenali nucleari, così come stanno” o non 

sia piuttosto “necessario andare indietro”. 

L’immagine più evocativa di questo impegno di Papa Francesco per il disarmo, in 

attesa della visita ai Memoriali della Pace di Hiroshima e Nagasaki, è senza dubbio 

legata alla foto del bambino con sulle spalle il fratellino morto nel bombardamento 

nucleare. Una istantanea che tocca profondamente il Santo Padre che la fa riprodurre 

in un cartoncino e distribuire ai giornalisti che lo accompagnano nel viaggio verso il 

Cile, nel gennaio dell’anno scorso. “Un’immagine del genere – confida – commuove 

più di mille parole”. Un’immagine che, più di mille parole, interroga le coscienze e 

rappresenta un monito imperativo affinché l’umanità non debba sperimentare mai più 

la devastazione di un attacco atomico.  Papa Francesco ritorna sul tema nel dicembre 

del 2014 quando afferma: “Spendere in armi nucleari dilapida la ricchezza delle nazioni 

e i poveri che vivono ai margini della società ne pagano il prezzo”. E sempre Papa 

Francesco nell’enciclica ‘Laudato si’ (24 maggio 2015) riprende il tema in un 

passaggio forte: “La guerra causa sempre gravi danni all’ambiente e alla ricchezza 

culturale dei popoli, e i rischi diventano enormi quando si pensa alle armi nucleari e a 

quelle biologiche. Nonostante che accordi internazionali proibiscano la guerra chimica, 

batteriologica e biologica, sta di fatto che nei laboratori continua la ricerca per lo 

sviluppo di nuove armi offensive, capaci di alterare gli equilibri naturali” (n.57). Nel 

Messaggio per la pace del 2017 Papa Francesco scrive: “Un’etica di fraternità e 



16 
 

coesistenza non può basarsi sulla logica della paura, della violenza e della chiusura, ma 

sulla responsabilità, sul rispetto e sul dialogo. Chiedo il disarmo, la proibizione e 

l’abolizione delle armi nucleari”. E ancora nel settembre 2017 afferma: “Impegniamoci 

per un mondo senza armi nucleari, applicando il Trattato di non proliferazione per 

abolire questi strumenti di morte”. Dal 2017 Papa Francesco lavorerà 

diplomaticamente per la promozione di un trattato ONU per il disarmo nucleare , che 

porterà all’entrata in vigore il 22 gennaio 2021 del Trattato delle Nazioni Unite sulla 

proibizione delle armi nucleari. Nell’ultima sua enciclica Dilexit nos (2024), 

collegandosi idealmente a Pio XI, che diceva che la pace è cosa del cuore, Papa 

Francesco nel primo capitolo, parla de “L’importanza del cuore”, spiegando che 

occorre “ritornare al cuore” in un mondo nel quale siamo tentati di “diventare 

consumisti insaziabili e schiavi degli ingranaggi di un mercato” (n.2). È il cuore “che 

unisce i frammenti” e rende possibile “qualsiasi legame autentico, perché una relazione 

che non è costruita con il cuore è incapace di superare la frammentazione 

dell’individualismo” (n.17). E il mondo può cambiare “a partire dal cuore” (n. 28).  Da 

qui l’invito di Papa Francesco – come fece Pio XI - alla “consacrazione al Cuore di 

Cristo” che “è da accostare all’azione missionaria della Chiesa stessa, perché risponde 

al desiderio del Cuore di Gesù di propagare nel mondo, attraverso le membra del suo 

Corpo, la sua dedizione totale al Regno. Di conseguenza, attraverso i cristiani, «l’amore 

sarà riversato nei cuori degli uomini, perché si edifichi il corpo di Cristo che è la Chiesa 

e si costruisca anche una società di giustizia, pace e fratellanza” (n.206): parole di pace 

disarmanti, ma anche parole che abbandonano pregiudizi, insofferenze violenze nei 

confronti delle persone, in un mondo multietnico, che chiede una ‘cultura 

dell’incontro’ e il dialogo.  

 

Leone XIV: una pace disarmata e disarmante 

 

Leone XIV inizia il suo Pontificato, l’8 maggio scorso, con le parole del Cristo risorto: 

“La pace sia con voi”, mostrando da subito un’attenzione al tema della pace nel mondo, 



17 
 

ripetuta continuamente nel suo Magistero di questi mesi. Il suo primo Messaggio per 

la Giornata mondiale della pace, che ha aperto questo nuovo anno è un invito a 

camminare “verso una pace disarmata e disarmante”. I due aggettivi che 

accompagnano la pace sintetizzano il Magistero dei Papi sulla pace da Pio XI ad oggi. 

L’aggettivo ‘disarmata’ rimanda alla necessità di un disarmo per la vita dell’umanità, 

mentre assistiamo a una nuova corsa agli armamenti, generata dalla paura della guerra.  

Il Messaggio per la Giornata della pace di quest’anno, come molti altri che lo hanno 

preceduto, denuncia “enormi concentrazioni di interessi economici e finanziari privati 

che vanno sospingendo gli Stati” nella preparazione e nella conduzione delle guerre e 

come “L’ulteriore avanzamento tecnologico e l’applicazione in ambito militare delle 

intelligenze artificiali abbiano radicalizzato la tragicità dei conflitti armati”. “L’idea 

del potere deterrente della forza militare – scrive Papa Leone -, in particolare della 

deterrenza nucleare, si basa sull’irrazionalità delle relazioni tra le nazioni fondate non 

sul diritto, sulla giustizia e sulla fiducia, ma sulla paura e sul dominio della forza”. 

“Invece di una cultura della memoria – scrive papa Leone -, che custodisca le 

consapevolezze maturate nel Novecento e non ne dimentichi i milioni di vittime, si 

promuovono campagne di comunicazione e programmi educativi che diffondono la 

percezione di minacce e trasmettono una nozione meramente armata di difesa e di 

sicurezza». Quando la paura diventa metodo di governo, quando la minaccia viene 

alimentata per giustificare l’aumento degli armamenti, quando l’educazione stessa si 

piega alla logica della guerra, allora la pace non è più possibile, perché è stata tradita 

alla radice, manipolando le coscienze. Il pontefice non si limita a descrivere la 

situazione, ma ha il coraggio di giudicarla in maniera decisa: «Nel rapporto fra cittadini 

e governanti si arriva a considerare una colpa il fatto che non ci si prepari abbastanza 

alla guerra, a reagire agli attacchi, a rispondere alle violenze». È una logica che va 

«molto al di là del principio di legittima difesa» e che non garantisce sicurezza, ma 

genera sfiducia e paura. 

 «La pace esiste, vuole abitarci, ha il mite potere di illuminare e allargare l’intelligenza, 

resiste alla violenza e la vince», scrive Papa Leone. In questo senso, essa non è solo 



18 
 

disarmata perché rifiuta la logica delle armi, ma è anche disarmante perché ci invita ad 

uscire da quel cerchio in cui la diffidenza alimenta la paura, e la paura spinge al 

reciproco e inarrestabile riarmo. Il gesto più importante che il Messaggio ci invita a 

fare è di impiegare la pace come luce che guida il cammino. Scegliere la pace non vuol 

dire essere ciechi davanti a una realtà che è spesso fatta di violenza e di impiego brutale 

della forza; così come non vuol dire lasciare da sole le vittime delle ingiustizie. 

Significa, invece, mettere in atto tutto ciò che il bene suggerisce e che la civiltà umana 

ha saputo elaborare nel corso dei secoli. Difendere il diritto internazionale, ricordando 

che la sua efficacia non passa prima di tutto dall’uso della forza, bensì dalla 

consapevole adesione degli Stati in un rapporto di reciproco e sempre rinnovato 

riconoscimento; cercare sempre e in ogni forma il dialogo, ricordando che esso va 

perseguito proprio là dove appare più difficile (anche in questo caso, si può concepire 

il dialogo più come un principio che guida le scelte, che come un obiettivo da realizzare 

e che fallisce al primo ostacolo); orientare le nostre politiche educative, formative e 

informative in maniera tale da privilegiare il bene della pace e della fraternità, anziché 

adattarle per portare i giovani e i popoli ad ‘ammirare’ ciò che è impiego della forza e 

che si esprime attraverso la forza. Al tempo stesso la pace chiede giustizia – ripete 

Leone XIV, riprendendo S. Paolo VI e papa Francesco - superando le disuguaglianze 

crescenti che generano conflittualità e violenza, con modelli economici e sociali che 

vedano al centro la persona.  

 

Conclusione: educare alla pace e alla non violenza 

 

In un secolo di Magistero della Chiesa dall'ammissione della sola guerra difensiva e 

dall'esclusione delle armi nucleari si è passati decisamente al rifiuto di qualunque tipo 

di guerra. Il pensiero della Chiesa si orienta oggi verso la condanna della guerra, non 

solo perché colpisce gli innocenti, non solo quando è totale o ricorre ad armi fortemente 

distruttive, ma anche e soprattutto perché è mezzo disumano, inadeguato e 

antievangelico, irrazionale per la risoluzione dei conflitti tra i popoli. Da qui, l’impegno 



19 
 

che ci attende, quello di educare alla pace e alla non violenza– come hanno scritto i 

Vescovi italiani nella nota pastorale da poco pubblicato  dal titolo “Educare a una pace 

disarmata e disarmante” (2026) -– di essere “i custodi degli argini della pace” – come 

ripeteva don Primo Mazzolari - e di fare delle nostre città e del mondo una ‘casa della 

pace’, facendo eco alle famose parole della costituzione conciliare Gaudium et spes: 

“È inutile - si legge nella Costituzione conciliare - che i reggitori dei popoli si adoperino 

con tenacia a costruire la pace, finché sentimenti di ostilità, di disprezzo, di diffidenza, 

di odi razziali e ostinate ideologie dividono gli uomini, ponendoli gli uni contro gli 

altri” (n. 82). Un impegno educativo sempre accompagnato dalla voce profetica dei 

Pontefici, come lo è stata quella di Pio XI e come lo è oggi quella di Leone XIV, che 

mostrando la scelta della pace di S. Francesco, in questo anno che ricorda otto secoli 

dalla morte del Santo, ci ha invitato a pregare: “Tu che, disarmato, hai attraversato le 

linee di guerra e di incomprensione, donaci il coraggio di costruire ponti dove il mondo 

erige confini, in questo tempo afflitto da conflitti e divisioni, intercedi perché 

diventiamo operatori di pace: testimoni disarmati e disarmanti della pace che viene da 

Cristo”5.  

 
5 LEONE XIV, Lettera del Santo Padre Leone XIV ai Ministri Generali della Conferenza della Famiglia Francescana 
in occasione dell'apertura dell' VIII Centenario della morte di San Francesco d'Assisi, 7 gennaio 2026. 


