Verso una pace disarmata e disarmante: da Pio XI a Leone XIV
(Desio, Convegno su Pio XI,7.2.2026)
S.E. Mons. Gian Carlo Perego

Arcivescovo di Ferrara-Comacchio

Sono onorato per 1’invito a partecipare a questo Convegno organizzato dal Centro studi
Pio XI, nel centenario dell’Anno Santo del 1925, che aveva come motto “La pace ¢
I’unita”: due temi che attraversano il Magistero e 1’azione del Pontefice milanese,
originario di questa citta. Nel mio intervento, mi lascero guidare dal Messaggio di Papa
Leone XIV per la Giornata della pace di quest’anno, che ha per titolo: “Verso una pace
disarmata e disarmante”, per rileggere un Magistero della pace che da Pio XI arriva
fino a papa Leone X1V, in un secolo di storia che rivede oggi la nascita di nazionalismi,

di venti di guerra, di violenze e chiusure diffuse.
Pio XI: “pace e unita”

Pio XI inizia il 6 febbraio 1922 il suo Pontificato in un clima di lotte sindacali operaie
e agricole violente, con occupazioni e picchetti, conseguenti alla crisi economica post-
bellica, tanto che la storiografia indica il biennio 1919-1920 come il biennio rosso. Alle
lotte sindacali faranno seguito, con la nascita dei fasci nel 1919, lo scontro politico fra
socialisti, anarchici e fascisti, che portera a molte uccisioni, anche nel mondo sindacale
‘bianco’, guidato in particolare dal deputato popolare Guido Miglioli, come quella di
Angelo Minotti, davanti al Santuario dell’Addolorata di Rho, il 13 giugno 1920.
Sempre di piu le lotte diventano lotta di classe, che mette contro classe agricola e
operaia e classe borghese, generando sul piano politico tre modelli politici: il giovane
modello sturziano del partito popolare italiano (nato nel 1919), laico e ispirato alla
Dottrina sociale della Chiesa, il modello socialista, ispirato alla rivoluzione russa di

Lenin del 1917 e la rivoluzione fascista, capeggiata da Mussolini: due modelli



dittatoriali € un modello nuovo, popolare che guardava alla democrazia sociale!. C’¢
continuita e discontinuita tra il Magistero di pace Benedetto XV e il Magistero di Pio
XI. Benedetto XV si rifiutdo durante la Prima guerra mondiale di identificarsi con una
delle due parti belligeranti, che nel 1917 aveva lanciato 1’ultimo monito alla pace
(Lettera ai capi dei popoli belligeranti, 1° agosto 1917), ripetendo per tre volte “pace,
pace, pace”; nell’enciclica Pacem Dei munus del 23 maggio 1920, poi, aveva criticato
sul piano morale e religioso 1 trattati di pace, parlando di riconciliazione per mezzo
della carita; e, infine, poco prima di spirare, il 21 gennaio 1922, aveva detto “Offriamo
la vita per la pace del mondo”. Pio XI inizia il suo Pontificato scegliendo il nome di
Pio, un nome di pace, e il motto: ‘La pace di Cristo nel regno di Cristo’. La prima
lettera ai Vescovi italiani, del 6 agosto 1922, ¢ un invito a lavorare per la pace:
“continuate con zelo sempre piu intenso, in questi trepidi giorni soprattutto, 1’opera
vostra pacificatrice, che ¢ pure una parte non ultima di quel «ministerium
reconciliationis»”. In contemporanea alla «marcia su Romay Pio XI rivolge un nuovo
appello ai Vescovi italiani per lavorare “alla pacificazione degli animi, alla cessazione
delle lotte politiche, al ritorno all’ordine sociale” (28 ottobre 1922): “Ora sono pochi
mesi solamente, dinanzi ai mali e alle lotte fratricide che funestavano il nostro diletto
Paese, vi rivolgevamo un caldo appello, esortandovi a dirigere particolarmente la
vostra pastorale sollecitudine all’opera di pacificazione degli animi e dei cuori —
scriveva Pio XI. Ben sappiamo con quanta premura avete risposto al nostro invito; ma
purtroppo la tanto desiderata tranquillita non € ancora tornata in mezzo al diletto popolo
d’Italia, e I’animo nostro ¢ di nuovo profondamente addolorato alla vista dei mali,
ognor piu gravi, che ne minacciano il benessere materiale, morale, religioso, ritardando
sempre piu il risanamento delle profonde ferite, doloroso strascico dei lunghi anni di
guerra. Fedeli a quella missione di carita affidataci dal divin Redentore, sentiamo
imperioso il bisogno di indirizzare nuovamente a quanti sono cittadini d’Italia una
parola di carita e di pace. In nome di quella fratellanza che tutti li unisce nell’amore a

questa terra benedetta da Dio, in nome specialmente di quella fratellanza piu nobile,

' Cfr. C. LEONE, I movimenti nazional-patriottici alle origini del fascismo (1919-1920), Roma, Viella, 2025.



perché soprannaturale, che nella religione di nostro signore Gesu Cristo congiunge i
figli d’Italia in una sola famiglia”. La pace a cui Pio XI guarda da subito ¢ la pace
sociale. Il Vescovo Ratti aveva conosciuto da vicino anche le conseguenze della guerra
e le fatiche del trattato di pace come inviato da Benedetto XV in Polonia e nelle sue
visite in Alta Slesia, dove aveva sempre mantenuto la posizione neutrale di Benedetto
XV di fronte alle parti in conflitto. Una testimonianza che aveva colpito don Primo
Mazzolari, cappellano in Alta Slesia, che aveva invitato e accolto il Vescovo Ratti a
Cosel per una S. Messa con 1 soldati. Nel giorno della morte di Pio XI, nel 1939, don
Primo Mazzolari, ricordando quell’incontro, in un articolo de ‘L’Italia’ del 19 febbraio
1939, ripreso nel suo Diario, scrivera: “Guardando al vecchio, ma ancor saldo Vescovo
italiano mandato da Roma a ricordare ai sacerdoti che hanno ricevuto un ministero di
pace e non di divisione, provai un nuovo e piu vivo sentimento di devozione al
Pontefice, che cosi mi parlava attraverso il volto sicuro del suo Messo. Due anni dopo,
lo stesso volto e lo stesso cuore, sotto un nome nuovo Pio XI, dovevano continuare per
17 anni quella missione di pace, di carita e di verita cosi bene incominciata nella chiesa
di Cosel”?. Pace e regalitd sono due temi che ispirano tutto il Magistero di Pio XI, e
animano I’impegno del laicato cattolico, dell’Azione Cattolica in particolare, e
I’impegno missionario. Al centro del Regno di Cristo c¢’¢ la giustizia e la pace, non la
violenza e le ingiustizie. La regalita di Cristo — a cui Pio XI dedica I’enciclica Quas
primas, dell’11 dicembre 1925, pochi giorni prima la chiusura del Giubileo -, ¢ dono,
servizio, non violenza e diventa il modello di uno stile cristiano nella vita della citta e
di politiche rinnovate, contro forme dittatoriali e nazionaliste come il socialismo e il
fascismo, che avanzano. L’idea della Regalita di Cristo, da cui scaturiva 1I’impegno
pastorale per instaurare la signoria di Lui sui «cuori», unitamente allo sforzo per
favorire un modello di societa coerente con i valori cristiani (da cui 1’espressione:
«Regno sociale di Cristo») trovera nell’Azione Cattolica I’organismo finalizzato ad
assicurare la «partecipazione dei laici all’apostolato gerarchico», ma anche a formare

una nuova coscienza sociale e politica. L’idea di Pio XI sara da una parte dei cattolici,

2P. MAZZOLARL, Diario. IV (1938—25 aprile 1945), Bologna, EDB, 2006, p.133.



dell’area conservatrice interpretata come 1I’impegno per la “riconquista” cattolica,
favorendo alleanze fra “trono” (nel caso specifico, il regime fascista) e “altare” e
salutando in tal senso la ‘Conciliazione’ del 1929 tra Stato italiano e Chiesa, da un’altra
parte dei cattolici — tra cui Giuseppe Lazzati (1909-1986), Armida Barelli (1882-1952)
- piu vicini al popolarismo e successivamente a Humanisme integral (1937) di Jacques
Maritan - , la costruzione del Regno di Dio (o di Cristo) riguardava innanzitutto la
coscienza dell’'uomo, sollecitata da un processo continuo di conversione dalla logica
mondana a quella evangelica, con la persuasione della distinzione fra le sfere religiosa
e politica, che evitava una posizione anti-moderna di restaurazione della «societas
christiana». Come Benedetto XV nell’enciclica Pacem Dei munus, nel 1920, aveva
invitato [’unione di tutti gli Stati in una famiglia unica per arrivare alla diminuzione
delle armi e delle spese militari e ad eliminare o almeno allontanare le guerre, anche
Pio XI nella prima enciclica ‘Ubi arcano’ del 23 dicembre 1922°, pone al centro il
tema della pace e della riconciliazione, in un tempo ancora “di orrori € di miserie”, di
“timore di nuove guerre e piu spaventose”, che fa “vivere come in assetto di guerra”,
“sebbene da tempo in Europa le armi sono state deposte”, ma anche di “lotta di classe
e di egoismo sociale”. Pio XI ritiene, anzitutto, fondamentale “pacificare i cuori”: una
pace non solo “formale”, “esteriore”, ma una pace che scenda nei cuori ed i cuori
ravvicini, rassereni e riapra a mutuo affetto di fraterna benevolenza”. La pace nasce da
un recuperato senso di fraternita, contro “I’immoderato nazionalismo”. E’ questa la
“pace di Cristo”. Ne consegue che la pace ¢ giusta, ma di una giustizia animata dalla
carita e che ¢ “ordinata ad attuare una sincera riconciliazione”. “La pace stessa ¢ atto
proprio e specifico di carita”, perché va oltre la giustizia. Per questo la pace ¢ cosa del
“cuore”: possiamo dire una pace disarmante. La missione della Chiesa ¢ quella di “non
solo conciliare al presente, ma rassodare per 1’avvenire la pace, allontanando i pericoli
di nuove guerre”. Pio XI non dimostra ancora di avere fiducia nella Societa delle
Nazioni come organismo per il mantenimento della pace, anche se non rimarra

indifferente alle iniziative internazionali di pace (come ad esempio, il trattato di

8 Le citazioni dei documenti pontifici sono da: Enchiridion della pace, Bologna,EDB, 2004,2voll.



Locarno,1925); ma crede nella pace del Regno di Cristo, alla cui restaurazione siamo
chiamati a lavorare insieme: “Noi congiungendo in uno solo i due programmi proposti
dai nostri due predecessori — Pio X e Benedetto XV - ci studieremo con tutte le forze a
seguire “la pace di Cristo nel regno di Cristo”. Per il Giubileo del 1925 Pio XI scegliera
come tema “La pace e [ 'unita” e nell’ allocuzione finale davanti al Collegio cardinalizio
il 14 dicembre 1925 dira che “una mirabile armonia governa dall’alto gli eventi, quando
da una parte I’Anno Santo affratella e raduna i popoli nella carita di Cristo e della
Chiesa e fa tutt’ il mondo pregare per la pace di Cristo nel regno di Cristo, e dall’altra
cosi notevoli passi si fanno e solenni patti si stringono nelle pacifiche direzioni. Nel
1926, settimo centenario della morte di S. Francesco, Pio XI non cessera di parlare di
pace, ricordando I’impegno di S. Francesco, uomo di pace e di riconciliazione.
L’enciclica Quadragesimo anno, nel 1931, a quarant’anni dalla Rerum Novarum di
Leone XIII, tra Ialtro, invitava a una pace sociale, coniugando capitale e lavoro,
proponendo la partecipazione degli utili e la non assolutizzazione della proprieta
privata. Anche nel Giubileo straordinario del 1933 Pio XI chiede “pace per tutto il
mondo” e incoraggera a recitare la preghiera del Rosario per la pace, affidandosi
all'intercessione della Vergine Maria. Pace, Italia, Gesu, saranno le tre ultime parole
pronunciate da Pio XI, come testimonia 1’edizione straordinaria di Stampa sera del
10/11 febbraio 1939. Pio XII, al pellegrinaggio della Diocesi di Milano a Roma nel
primo anniversario della Morte di Pio XI, 1’11 febbraio 1940, disse: “Alla pace di Cristo
nel Regno di Cristo dedico la sua vita e la sua morte, fin dal primo giorno in cui apparve

vestito di bianco... Alla pace di Cristo avvio il suo pensiero”.

Pio XII: le Nazioni unite strumento di pace

Pio XII che - nel Radiomessaggio del 24 agosto del 1939 - aveva ammonito
profeticamente: “Nulla ¢ perduto con la pace. Tutto puo esserlo con la guerra”: da allora
la sua parola e la su azione pacificatrice, come scrisse nel 1957, in un articolo su ‘La

Scuola cattolica’1’allora arcivescovo Gian Battista Montini, fu “instancabile. Anche se

5



apparentemente o praticamente inefficace tale azione rimase e rimane perseverante,
assidua, indefettibile”. Nell’agosto di sei anni dopo, nel 1945, al termine di un conflitto
che ha sconvolto il pianeta, quelle parole di Papa Pacelli assumono un nuovo tragico
significato. Davvero, come dimostra quanto accaduto con il bombardamento nucleare

statunitense su Hiroshima e Nagasaki, “tutto puo essere perduto con la guerra™*.

Passano tre anni e, nel 1942, mentre il mondo gia nuovamente si va dividendo in due
blocchi I’uno contro I’altro armato, Pio XII confida che un pensiero “costantemente
grava sull’animo nostro, come su quello di quanti hanno un vero senso di umanita”,
quello del pericolo dell’uso delle armi di distruzione di massa.

I Radiomessaggi natalizi di Pio XII durante la guerra — commentati anonimamente da
guido Gonella sul quotidiano 1’Osservatore Romano - , auspicavano anche un nuovo
Ordine mondiale, fondato sul diritto, il rispetto per la persona, la giustizia, la pace. I
Radiomessaggi natalizi di Pio XII diedero impulso, fra il 1941 e la primavera del 1943,
alle riunioni con ritmo settimanale in casa del professor Umberto Padovani, di un
gruppo di insegnanti dell’Universita Cattolica, come Giuseppe Lazzati, Amintore
Fanfani, Giorgio La Pira, Giuseppe Dossetti, Antonio Amorth, Gustavo Bontadini,
Sofia Vanni Rovighi, don Carlo Colombo, che auspicavano un nuovo Ordine mondiale,
fondato sul diritto, il rispetto per la persona, la giustizia, la pace. Pio XII nel 1943, in
risposta a un suggerimento di Max Planck, mette in guardia il mondo sui pericoli della
guerra atomica ed esorta i capi di Stato ad agire per assicurarne la prevenzione, perché
la scienza puo al tempo stesso guarire o uccidere 1'uomo. E’ 1’8 febbraio del 1948,
quando il Papa riceve i membri della Pontificia Accademia delle Scienze. A loro e
idealmente agli scienziati di tutto il mondo rivolge “un interrogativo che - dice — “non
ci ha piu abbandonato dopo quella mattina del 6 agosto del 1945: Quali sciagure
I’umanita dovrebbe attendere da un futuro conflitto, qualora avesse a dimostrarsi
impossibile di arrestare o frenare I'impiego delle sempre nuove e sempre piu

sorprendenti invenzioni scientifiche?”.

4 P10 XII,Radiomessaggio natalizio, 24 dicembre 1941.



E il Papa tristemente ammette: “L’energia nucleare ¢ stata impiegata a fini di
distruzione e di morte con la bomba atomica, la piu terribile arma che la mente umana
abbia ideata». La tragedia di Hiroshima e Nagasaki gli fa comprendere che un conflitto
futuro sarebbe stato fatale per il mondo: «Quali sciagure I’umanita dovrebbe attendersi
da un futuro conflitto, qualora dovesse dimostrarsi impossibile arrestare o frenare

I’impiego di sempre nuove e sempre piu sorprendenti invenzioni scientifiche?».

Giovanni XXIII: Pacem in terris

Sessantatré anni fa, pochi giorni dopo I’apertura del Concilio Vaticano II (11 ottobre
1962), il mondo minaccio di sprofondare nella guerra nucleare. Erano gli anni della
«guerra fredda». Nella notte del 13 agosto 1961 le truppe sovietiche costruiscono il
Muro di Berlino che spacca la citta in due: sara abbattuto 28 anni dopo, nel 1989.
Sempre nel 1961 il segretario del Partito comunista sovietico Nikita Krusciov annuncia
la ripresa degli esperimenti nucleari, il presidente Usa John Fitzgerald Kennedy replica
con analoga decisione: prove nel sottosuolo e in laboratorio. L’ombra delle sciagure
evocate da Pio XII sembra cupamente profilarsi nell’ottobre del 1962 quando, durante
la crisi missilistica di Cuba. Mosca e Washington sembrano a un passo dall’utilizzo
della bomba atomica. Saranno necessari 13 lunghissimi giorni, che lasciano ’'umanita
con il fiato sospeso, per trovare una soluzione negoziale. Il Presidente americano
Kennedy e I’omologo russo Krusciov si fermano un passo prima dell’abisso. Se lo
fanno ¢ anche grazie a Giovanni XXIII che usa ogni mezzo a sua disposizione, dalla
preghiera alla diplomazia, per aprire nuovi spazi di dialogo. Il futuro Santo ricorre alla
Radio Vaticana per far si che la sua parola di pace arrivi il piu lontano possibile, che
venga ascoltata alla Casa Bianca e al Cremlino. Nel Radiomessaggio del 25 ottobre
1962 esorta 1 responsabili delle nazioni ad evitare “gli orrori della guerra” per il mondo.
Un conflitto di cui, proprio a causa degli ordigni nucleari, “nessuno puo prevedere le
terribili conseguenze”. L’anno successivo, nel 1963, esce 1’enciclica sulla pace di

Giovanni XXIII, la Pacem in terris, mentre incombe ancora la minaccia nucleare. La

7



Pacem in terris viene pubblicata dopo un lungo periodo di guerra fredda, durante il
quale le due grandi potenze, Stati Uniti ¢ Unione Sovietica, accumulano un arsenale
nucleare sufficiente a distruggere numerose citta. All’inizio degli anni *60 si erano
verificate gravi crisi: nel 1961 1’erezione del muro di Berlino e, soprattutto, nel 1962
la crisi di Cuba, quando I’installazione di missili sovietici aveva portato il mondo a un
passo da un conflitto nucleare. Il concetto stesso di guerra cambia: qualsiasi conflitto
diventa troppo pericoloso se comporta I’impiego di armi atomiche. Si evitera percio
che 1 grandi imperi entrino direttamente in combattimento. La guerra non ¢ piu un
mezzo per far prevalere la giustizia considerato accettabile dall’opinione pubblica.
D’altra parte, I’interdipendenza fra le nazioni ¢ talmente stretta che diventa molto facile
esercitare pressioni usando mezzi economici e finanziari; questo permette di gestire un
conflitto senza il ricorso sistematico alle armi. Emergono altri tipi di guerra: c’¢ la
guerra alimentare, quella monetaria, quella dei migranti, ecc. Tali cambiamenti si
producono in un contesto di sviluppo unico nella storia del mondo: la crescita dei Paesi
industrializzati sembra illimitata, il petrolio scorre a fiumi, 1’edilizia procede a ritmo
serrato, si sviluppano beni strumentali e beni di consumo durevoli (autostrade, aerei a
reazione, ma anche automobili, telefoni, elettrodomestici). Si intravedono nel futuro
solo abbondanza e opulenza per un progresso pressoché senza fine. Quasi tutti i Paesi
in precedenza colonizzati, in particolare in Africa, sono diventati indipendenti e si
lanciano nell’avventura dello sviluppo, sperando di assicurare alle proprie popolazioni
una vita dignitosa nell’autonomia culturale ed economica. Da questo coro ottimistico
si levano gia alcune voci per dire che «l’Africa nera ¢ partita male» fin
dall’indipendenza o che 1’India deve ancora compiere la propria rivoluzione agraria per
evitare le grandi carestie. In tale contesto, Giovanni XXIII da un contributo magistrale
all’analisi del mondo di allora, dei suoi conflitti, delle sue speranze. Nella Pacem in
terris si riconoscono due principali fonti di ispirazione: la prima ¢ 1’insegnamento
tradizionale della Chiesa, mentre la seconda ¢ piu nuova, originale e personale.
Giovanni XXIII si basa costantemente sull’insegnamento della Chiesa in materia

sociale, specialmente sui testi dei sui predecessori Pio XI e Pio XII, ma anche su quelli

8



di Leone XIII: insiste sui diritti dell’'uomo, sul bene comune, sul rispetto delle
minoranze nazionali, sulla comunicazione e il rispetto tra le nazioni, sui rifugiati
politici, il disarmo e le istituzioni internazionali. Ma ¢ nettamente riscontrabile
I’ispirazione personale di Giovanni XXIII stesso. La sua traccia ¢ presente
nell’indirizzo di apertura, che si rivolge a tutti gli uomini, credenti e non credenti, a
tutti gli uvomini di buona volonta. I1 tono dell’enciclica ¢ quindi dato fin dall’esordio:
le sue pagine non sono riservate agli iniziati al cristianesimo, ma aperte a tutti. I1 Papa
esprime nel corso dell’intera enciclica la propria simpatia e 1’accoglienza della Chiesa
cattolica nei confronti di tutte le aspirazioni del mondo contemporaneo che possono
essere decifrate attraverso 1 «segni dei tempi». Non polemizza, non condanna. Quando
parla della guerra, non costruisce affatto una casistica per determinare se la si puo
giustificare nel caso in cui le circostanze obbligassero a farla. Preferisce invece un
diverso punto di vista: partire dalla pace, «anelito profondo degli esseri umani di tutti
1 tempi» (n. 1). L’impronta personale di Giovanni XXIII ¢ particolarmente evidente
nell’ultimo capitolo (V) dedicato ai «Richiami pastorali», specialmente dove si
affrontano 1 rapporti fra cattolici e non cattolici nell’azione sociale (nn. 82-85),
proseguendo la riflessione della Mater et magistra sulla possibile cooperazione tra
cristiani € non cristiani, per un dialogo sociale. Giovanni XXIII dedica relativamente
poca attenzione a che cosa sia la pace e a quali frutti produca. Insiste soprattutto sulle
condizioni che la rendono possibile: un preciso ordine nell’universo e nella societa, i
cui quattro principi fondamentali sono verita, giustizia, amore e liberta. La pace non ¢
soltanto assenza di guerra, ma ¢ un insieme di relazioni positive tra gli individui e tra le
comunita: ritorna il tema della ‘pace sociale’ di Pio XI. Detto questo, il Papa non
propone un ordine morale fisso ed eterno: delinea le condizioni, le basi morali della vita
individuale e collettiva, e le propone a ogni uomo di buona volonta. L’enciclica,
costruzione vigorosa che parte dall’essenziale, esamina anche molte altre questioni: lo
sviluppo, la collaborazione con 1 non cristiani, il lavoro, 1 poteri pubblici,
I’immigrazione, 1 diritti dell’uomo. Qui ci soffermiamo su un tema specifico: 7/

disarmo. Si analizza bene il meccanismo della corsa agli armamenti atomici (n. 59):

9



quando una parte migliora il proprio equipaggiamento, la parte opposta vuole ristabilire
I’equilibrio. Il Papa fa presente che “giustizia, saggezza e umanita domandano che
venga arrestata la corsa agli armamenti” (n. 60). 11 Papa fonda I’argomentazione sulla
ragione, ma anche sulla convenienza: che cosa potra portare la guerra se non
distruzione? Esorta a un esame approfondito di un equilibrio internazionale
autenticamente umano. Sono posizioni classiche, in quanto invitano a ridurre
“simultaneamente e reciprocamente gli armamenti gia esistenti” (ivi), ma sono
completate da un energico appello alla “ricomposizione fondata sulla mutua fiducia,
sulla sincerita nelle trattative, sulla fedelta agli impegni assunti” (n. 63), a una ricerca
positiva della pace senza la quale ogni disarmo ¢ impossibile. Nell’era atomica, osserva
Giovanni XXIII, ¢ alienum a ratione,“estraneo alla ragione” pensare che la guerra
possa essere utilizzata “come strumento di giustizia”. E proprio per questo motivo,
’arresto della corsa agli armamenti e il “disarmo integrale” sono invece un obbiettivo
“reclamato dalla retta ragione”. Riprendendo il Magistero di Pio XII, Giovanni XXIII
riprende I’idea della necessita di un ordine morale che tuteli il bene comune
dell’umanita per richiedere la costituzione di un’autorita pubblica avente competenza
universale. Il Papa sottolinea cio che gli sembra positivo nell’ONU, auspicandone
I’adeguamento alla propria missione di garante dei diritti della persona umana. E un
punto particolarmente importante: I’ONU usciva in quell’epoca dalla paralisi in cui
I’aveva bloccata la guerra fredda; la sua opera in favore della distensione e dello

sviluppo poteva lasciar sperare in un grande avvenire per tale istituzione.

S. Paolo VI: pace e sviluppo

Paolo VI raccoglie il testimone del suo predecessore. Guida e conclude il Concilio
Vaticano Il e fa suo I’'impegno perché mai piu I’umanita debba subire lo scempio di
Hiroshima e Nagasaki. Proprio in uno dei documenti fondamentali dell’assise
conciliare, la Gaudium et Spes, si prende atto che le azioni militari condotte con armi

nucleari superano “i limiti di una legittima difesa”. Anzi, ancora una volta facendo

10



ricorso alla ragione, si annota che se venissero utilizzati pienamente gli arsenali atomici
in possesso delle Grandi Potenze, “si avrebbe la pressoché totale distruzione delle parti
contendenti”. D1 qui, il monito del Papa e dei Padri Conciliari che definiscono “delitto
contro Dio e contro la stessa umanita” ogni guerra che “mira indiscriminatamente alla
distruzione di intere citta o di vaste regioni e dei loro abitanti”. Ritornano le parole
della Gaudium et spes, ’'ultimo documento conciliare approvato il 7 dicembre 1965:
«S1 convincano gli uomini che la corsa agli armamenti non ¢ una via sicura per
conservare saldamente la pace, né il cosiddetto equilibrio che ne risulta puo essere
considerato pace vera e stabile. Le cause di guerra, anziché venire eliminate da tale
corsa, minacciano piuttosto di aggravarsi gradatamentey.

Vibrante 1’appello che Papa Montini levera all’Assemblea Generale delle Nazioni
Unite nel suo storico e appassionato discorso il 4 ottobre del 1965. “Se volete essere
fratelli — afferma il futuro Santo — lasciate cadere le armi dalle vostre mani (...) Le
armi, quelle terribili specialmente, che la scienza moderna vi ha date, ancor prima che
produrre vittime e rovine, generano cattivi sogni, alimentano sentimenti cattivi, creano
incubi, diffidenze e propositi tristi”. E, come aveva gia fatto in occasione del suo
viaggio apostolico in India I’anno prima, chiede ai leader del mondo riuniti al Palazzo
di Vetro di “devolvere a beneficio dei Paesi in via di sviluppo una parte almeno delle
economie, che si possono realizzare con la riduzione degli armamenti”. Nel 1968, il
primo giorno dell’anno, Paolo VI inaugura le Giornate mondiali per la pace, con un
Messaggio che sempre le accompagnera: un magistero che accompagna ed educa alla
pace. Paolo V11l 27 aprile 1968 dichiara: «Si abbia il coraggio delle necessarie rinunce!
Che ogni misura venga presa, ogni impegno assunto, allo scopo di prevenire e
scongiurare la fabbricazione e I’uso delle armi nucleari, degli attacchi batteriologici e
di ogni altro mezzo che tragga dal progresso scientifico il potere diabolico di infliggere
a intere popolazioni, anche estranee a eventuali conflitti, il flagello di orribili
devastazioni! Che I’'umanita si ravveda!». Come Giovanni XXIII, anche Paolo VI pone
la diplomazia vaticana al servizio della causa della pace e del disarmo nucleare.

Particolarmente significativo il ruolo, in questo ambito, di Agostino Casaroli che nel

11



1971 vola a Mosca per depositare il documento di adesione della Santa Sede al Trattato
sulla Non Proliferazione delle Armi Nucleari. Pochi anni dopo, nel 1976, la Pontificia
Commissione Justitia e Pax pubblichera il documento ‘La Santa Sede e il disarmo
generale’. Agostino Casaroli interverra, inoltre, all’Assemblea speciale dell’ONU sul
disarmo, nel 1978, leggendo il messaggio inviato da Paolo VI. “La questione della
guerra e della pace — ribadisce Montini — si pone oggi in termini nuovi”, perché per la
prima volta gli uomini hanno a disposizione “un potenziale ampiamente capace di
annientare ogni vita sul pianeta”. Per questo, il disarmo diventa un imperativo morale.
L’enciclica Populorum progressio (1971) ¢ la magna charta del nuovo impegno della
Chiesa per la pace. Nell’enciclica Paolo VI da il massimo appoggio agli Organismi
internazionali preposti a dirimere le ricorrenti situazioni conflittuali tra 1 popoli e tra le
classi sociali e risuona profetica la sua affermazione che “lo sviluppo dei popoli ¢ il

nuovo nome della pace”: pace e giustizia camminano insieme.

S. Giovanni Paolo II: 1a folle corsa agli armamenti

Come il suo predecessore, anche Giovanni Paolo II, nel messaggio alla seconda
sessione del Convegno ONU sul disarmo, nell’agosto del 1978, pochi giorni la sua
elezione, ricorda I’importanza di continuare 1’intelligente opera del disarmo. Al tempo
stesso nel messaggio all’ONU il Papa ricorda che “Invertire la tendenza attuale della
corsa agli armamenti comprende dunque una lotta parallela su due fronti: da una parte,
una lotta immediata ed urgente dei governi per ridurre progressivamente ed equamente
gli armamenti, e d'altra parte, una lotta piu paziente ma non meno necessaria a livello
della coscienza dei popoli che si riferisca alla causa etica dell'insicurezza generatrice
di violenza, alla conoscenza delle disuguaglianze materiali e spirituali del nostro
mondo” . Nel discorso pronunciato nella sede dell’UNESCO a Parigi, il 2 giugno del
1980, Karol Wojtyla leva un appassionato appello invitando gli scienziati a mostrarsi
piu potenti dei potenti della Terra. “Uomini di scienza — ¢ la sua esortazione —

impegnate tutta la vostra autoritd morale per salvare l'umanita dalla distruzione

12



nucleare”. L anno dopo, il Papa “venuto da lontano” si reca in Estremo Oriente e il 25
febbraiol981 visita il Peace Memorial di Hiroshima. Qui, in un luogo che come
Auschwitz ¢ un imperituro ammonimento per l'umanita, rivolge un memorabile
discorso in cui sottolinea che se ricordare il passato ¢ “impegnarsi per il futuro”,
“ricordare Hiroshima ¢ aborrire la guerra nucleare”. Sempre ad Hiroshima - dopo la
visita al Memoriale e I’incontro con gli hibakusha, 1 sopravvissuti all’attacco atomico
- Papa Wojtyla si rivolge ancora una volta agli scienziati e mette I’accento sulla
questione morale che pone I’esistenza stessa di armamenti capaci di distruggere
I’umanita. Parla di “crisi morale” dopo 1 bombardamenti atomici. Denuncia con forza
la corsa agli armamenti chiedendosi se sia “morale che la famiglia umana continui
ancora in questa direzione”. Il Papa lancia quindi “una grande sfida” alle menti piu
brillanti e ai leader del mondo. Sfida che, nelle sue parole, “consiste nell’armonizzare
1 valori della scienza e 1 valori della coscienza”. “Il nostro futuro su questo pianeta,
esposto com’¢ al rischio dell’annientamento nucleare — ammonisce Giovanni Paolo II
— dipende da un solo fattore: ’'umanita deve attuare un rivolgimento morale”. Giovanni
Paolo agli scienziati e ai rappresentanti dell’universita delle Nazioni Unite, il 25
febbraio 1981 in Giappone, dice: «A Hiroshima e Nagasaki 1 fatti parlano da sé in
maniera drammatica, indimenticabile, unica. Di fronte a una tragedia indimenticabile,
che tocca tutti noi in quanto esseri umani, come potremmo mancare di esprimere 1
nostri sentimenti di fratellanza e la nostra profonda solidarieta per le terribili ferite
inflitte a quelle citta del Giappone che portano il nome di Hiroshima e di Nagasaki?
Queste ferite hanno colpito tutta la famiglia umana. Pochi avvenimenti nella storia
hanno avuto le stesse conseguenze». Nel corso del suo lungo Pontificato, Papa Wojtyla
tornera piu volte a denunciare 1’orrore e I’insensatezza di una guerra condotta con armi
di distruzione di massa. Incoraggera senza sosta gli sforzi per il disarmo, svolgendo un
ruolo storicamente riconosciuto per la fine della Guerra Fredda e dell’*equilibrio del
terrore” basato proprio sulla deterrenza nucleare tra Stati Uniti e Unione Sovietica.
Nell’enciclica Centesimus annus (1991) S. Giovanni Paolo II ritorna sulla folle corsa

agli armamenti: Una folle corsa agli armamenti assorbe le risorse necessarie per lo

13



sviluppo delle economie interne e per I’aiuto alle Nazioni piu sfavorite. Il progresso
scientifico e tecnologico, che dovrebbe contribuire al benessere dell’uomo, viene
trasformato in uno strumento di guerra: scienza e tecnica sono usate per produrre armi
sempre piu perfezionate e distruttive, mentre ad un’ideologia, che ¢ perversione
dell’autentica filosofia, si chiede’ di fornire giustificazioni dottrinali per la nuova

guerra” (n.18).

Benedetto XVI: verso un progressivo disarmo

Anche Benedetto XVI non manca di ricordare la ferita profonda inferta all’'umanita
intera con 1 bombardamenti atomici e la corsa al riarmo piu che al disarmo. Sostiene
I’impegno delle Nazioni Unite per un progressivo disarmo e la creazione di zone libere
dalle armi nucleari. Particolarmente significativo ¢ quanto scrive nel Messaggio per la
Giornata Mondiale della Pace 2006 laddove definisce “funesta” e ‘“fallace” la
prospettiva abbracciata da quei governi che “contano sulle armi nucleari per garantire
la sicurezza dei loro Paesi”. “In una guerra nucleare, infatti — osserva Joseph Ratzinger
— non vi sarebbero vincitori ma solo vittime”. Quattro anni dopo, nel 65.mo del
bombardamento atomico, Benedetto XVI riceve il nuovo ambasciatore giapponese
presso la Santa Sede, Hidekazu Yamaguchi. “Questa tragedia — afferma — ci ricorda
con insistenza quanto sia necessario perseverare negli sforzi a favore della non-
proliferazione delle armi nucleari e del disarmo”.

I passi sul’ONU e sull’autoritda mondiale come garanzia di sicurezza mondiale si
ritrovano nell’enciclica Caritas in veritate di Benedetto XVI (in particolare al n. 67), e
nella successiva Nota sulla riforma del sistema finanziario internazionale del Pontificio

Consiglio della Giustizia e della Pace.

Papa Francesco: la pace del cuore

14



Nel corso del Pontificato, Jorge Mario Bergoglio approfondisce la riflessione sulla
guerra e sul disarmo, arrivando alla convinzione — espressa in piu occasioni e da ultimo
nel videomessaggio per il popolo giapponese alla vigilia del viaggio apostolico — che
I’uso delle armi nucleari sia immorale. Gia un mese dopo il Convegno in Vaticano sul
Disarmo, Papa francesco riaffronta la questione, nella conferenza stampa in aereo di
ritorno dal viaggio in Bangladesh, e afferma che “siamo al limite della liceita di avere
e usare le armi nucleari”. Questo, sottolinea, perché oggi, “con 1’arsenale nucleare cosi
sofisticato, si rischia la distruzione dell’umanita, o almeno di gran parte dell’'umanita”.
Con parole che sembrano riecheggiare quelle di Wojtyla ad Hiroshima, Francesco si
chiede dunque se sia “lecito mantenere gli arsenali nucleari, cosi come stanno” o non
sia piuttosto “necessario andare indietro”.

L’immagine piu evocativa di questo impegno di Papa Francesco per il disarmo, in
attesa della visita ai Memoriali della Pace di Hiroshima e Nagasaki, ¢ senza dubbio
legata alla foto del bambino con sulle spalle il fratellino morto nel bombardamento
nucleare. Una istantanea che tocca profondamente il Santo Padre che la fa riprodurre
in un cartoncino e distribuire ai giornalisti che lo accompagnano nel viaggio verso il
Cile, nel gennaio dell’anno scorso. “Un’immagine del genere — confida — commuove
piu di mille parole”. Un’immagine che, piu di mille parole, interroga le coscienze e
rappresenta un monito imperativo affinché I’'umanita non debba sperimentare mai piu
la devastazione di un attacco atomico. Papa Francesco ritorna sul tema nel dicembre
del 2014 quando afferma: “Spendere in armi nucleari dilapida la ricchezza delle nazioni
e 1 poveri che vivono ai margini della societa ne pagano il prezzo”. E sempre Papa
Francesco nell’enciclica ‘Laudato si’ (24 maggio 2015) riprende il tema in un
passaggio forte: “La guerra causa sempre gravi danni all’ambiente e alla ricchezza
culturale dei popoli, e 1 rischi diventano enormi quando si pensa alle armi nucleari e a
quelle biologiche. Nonostante che accordi internazionali proibiscano la guerra chimica,
batteriologica e biologica, sta di fatto che nei laboratori continua la ricerca per lo
sviluppo di nuove armi offensive, capaci di alterare gli equilibri naturali” (n.57). Nel

Messaggio per la pace del 2017 Papa Francesco scrive: “Un’etica di fraternita e

15



coesistenza non puo basarsi sulla logica della paura, della violenza e della chiusura, ma
sulla responsabilita, sul rispetto e sul dialogo. Chiedo il disarmo, la proibizione e
I’abolizione delle armi nucleari”. E ancora nel settembre 2017 afferma: “Impegniamoci
per un mondo senza armi nucleari, applicando il Trattato di non proliferazione per
abolire questi strumenti di morte”. Dal 2017 Papa Francesco lavorera
diplomaticamente per la promozione di un trattato ONU per il disarmo nucleare , che
portera all’entrata in vigore il 22 gennaio 2021 del Trattato delle Nazioni Unite sulla
proibizione delle armi nucleari. Nell’ultima sua enciclica Dilexit nos (2024),
collegandosi idealmente a Pio XI, che diceva che la pace ¢ cosa del cuore, Papa
Francesco nel primo capitolo, parla de “L’importanza del cuore”, spiegando che
occorre “ritornare al cuore” in un mondo nel quale siamo tentati di “diventare
consumisti insaziabili e schiavi degli ingranaggi di un mercato” (n.2). E il cuore “che
unisce i1 frammenti” e rende possibile “qualsiasi legame autentico, perché una relazione
che non ¢ costruita con il cuore ¢ incapace di superare la frammentazione
dell’individualismo™ (n.17). E il mondo puo cambiare “a partire dal cuore” (n. 28). Da
qui I’invito di Papa Francesco — come fece Pio XI - alla “consacrazione al Cuore di
Cristo” che “¢ da accostare all’azione missionaria della Chiesa stessa, perché risponde
al desiderio del Cuore di Gesu di propagare nel mondo, attraverso le membra del suo
Corpo, la sua dedizione totale al Regno. Di conseguenza, attraverso i cristiani, «I’amore
sara riversato nei cuori degli uomini, perché si edifichi il corpo di Cristo che ¢ la Chiesa
e si costruisca anche una societa di giustizia, pace e fratellanza” (n.206): parole di pace
disarmanti, ma anche parole che abbandonano pregiudizi, insofferenze violenze nei
confronti delle persone, in un mondo multietnico, che chiede una ‘cultura

dell’incontro’ e il dialogo.

Leone XIV: una pace disarmata e disarmante

Leone XIV inizia il suo Pontificato, 1’8 maggio scorso, con le parole del Cristo risorto:

“La pace sia con voi”, mostrando da subito un’attenzione al tema della pace nel mondo,

16



ripetuta continuamente nel suo Magistero di questi mesi. Il suo primo Messaggio per
la Giornata mondiale della pace, che ha aperto questo nuovo anno ¢ un invito a
camminare ‘“verso una pace disarmata e disarmante”. 1 due aggettivi che
accompagnano la pace sintetizzano il Magistero dei Papi sulla pace da Pio XI ad oggi.
L’aggettivo ‘disarmata’ rimanda alla necessita di un disarmo per la vita dell’'umanita,
mentre assistiamo a una nuova corsa agli armamenti, generata dalla paura della guerra.
Il Messaggio per la Giornata della pace di quest’anno, come molti altri che lo hanno
preceduto, denuncia “enormi concentrazioni di interessi economici e finanziari privati
che vanno sospingendo gli Stati” nella preparazione e nella conduzione delle guerre e
come “L’ulteriore avanzamento tecnologico e 1’applicazione in ambito militare delle
intelligenze artificiali abbiano radicalizzato la tragicita dei conflitti armati”. “L’idea
del potere deterrente della forza militare — scrive Papa Leone -, in particolare della
deterrenza nucleare, si basa sull’irrazionalita delle relazioni tra le nazioni fondate non
sul diritto, sulla giustizia e sulla fiducia, ma sulla paura e sul dominio della forza”.
“Invece di una cultura della memoria — scrive papa Leone -, che custodisca le
consapevolezze maturate nel Novecento e non ne dimentichi i milioni di vittime, si
promuovono campagne di comunicazione € programmi educativi che diffondono la
percezione di minacce e trasmettono una nozione meramente armata di difesa e di
sicurezzay. Quando la paura diventa metodo di governo, quando la minaccia viene
alimentata per giustificare I’aumento degli armamenti, quando 1’educazione stessa si
piega alla logica della guerra, allora la pace non ¢ piu possibile, perché ¢ stata tradita
alla radice, manipolando le coscienze. Il pontefice non si limita a descrivere la
situazione, ma ha il coraggio di giudicarla in maniera decisa: «Nel rapporto fra cittadini
e governanti si arriva a considerare una colpa il fatto che non ci si prepari abbastanza
alla guerra, a reagire agli attacchi, a rispondere alle violenze». E una logica che va
«molto al di 1a del principio di legittima difesa» e che non garantisce sicurezza, ma
genera sfiducia e paura.

«La pace esiste, vuole abitarci, ha il mite potere di illuminare e allargare I’intelligenza,

resiste alla violenza e la vince», scrive Papa Leone. In questo senso, essa non ¢ solo

17



disarmata perché rifiuta la logica delle armi, ma ¢ anche disarmante perché ci invita ad
uscire da quel cerchio in cui la diffidenza alimenta la paura, e la paura spinge al
reciproco e inarrestabile riarmo. Il gesto piu importante che 1l Messaggio ci invita a
fare ¢ di impiegare la pace come luce che guida il cammino. Scegliere la pace non vuol
dire essere ciechi davanti a una realta che ¢ spesso fatta di violenza e di impiego brutale
della forza; cosi come non vuol dire lasciare da sole le vittime delle ingiustizie.
Significa, invece, mettere in atto tutto cio che il bene suggerisce e che la civilta umana
ha saputo elaborare nel corso dei secoli. Difendere il diritto internazionale, ricordando
che la sua efficacia non passa prima di tutto dall’uso della forza, bensi dalla
consapevole adesione degli Stati in un rapporto di reciproco € sempre rinnovato
riconoscimento; cercare sempre ¢ in ogni forma il dialogo, ricordando che esso va
perseguito proprio la dove appare piu difficile (anche in questo caso, si pud concepire
il dialogo pit come un principio che guida le scelte, che come un obiettivo da realizzare
e che fallisce al primo ostacolo); orientare le nostre politiche educative, formative e
informative in maniera tale da privilegiare il bene della pace e della fraternita, anziché
adattarle per portare i giovani e i popoli ad ‘ammirare’ cio che ¢ impiego della forza e
che si esprime attraverso la forza. Al tempo stesso la pace chiede giustizia — ripete
Leone X1V, riprendendo S. Paolo VI e papa Francesco - superando le disuguaglianze
crescenti che generano conflittualita e violenza, con modelli economici e sociali che

vedano al centro la persona.

Conclusione: educare alla pace e alla non violenza

In un secolo di Magistero della Chiesa dall'ammissione della sola guerra difensiva e
dall'esclusione delle armi nucleari si € passati decisamente al rifiuto di qualunque tipo
di guerra. Il pensiero della Chiesa si orienta oggi verso la condanna della guerra, non
solo perché colpisce gli innocenti, non solo quando ¢ totale o ricorre ad armi fortemente
distruttive, ma anche e soprattutto perch¢ ¢ mezzo disumano, inadeguato e

antievangelico, irrazionale per la risoluzione dei conflitti tra i popoli. Da qui, I’'impegno

18



che ci attende, quello di educare alla pace e alla non violenza— come hanno scritto 1
Vescovi italiani nella nota pastorale da poco pubblicato dal titolo “Educare a una pace
disarmata e disarmante” (2026) -— di essere “i custodi degli argini della pace” — come
ripeteva don Primo Mazzolari - e di fare delle nostre citta e del mondo una ‘casa della
pace’, facendo eco alle famose parole della costituzione conciliare Gaudium et spes:
“E inutile - si legge nella Costituzione conciliare - che i reggitori dei popoli si adoperino
con tenacia a costruire la pace, finché sentimenti di ostilita, di disprezzo, di diffidenza,
di odi razziali e ostinate ideologie dividono gli uomini, ponendoli gli uni contro gli
altri” (n. 82). Un impegno educativo sempre accompagnato dalla voce profetica dei
Pontefici, come lo ¢ stata quella di Pio XI e come lo ¢ oggi quella di Leone XIV, che
mostrando la scelta della pace di S. Francesco, in questo anno che ricorda otto secoli
dalla morte del Santo, ci ha invitato a pregare: “Tu che, disarmato, hai attraversato le
linee di guerra e di incomprensione, donaci il coraggio di costruire ponti dove il mondo
erige confini, in questo tempo afflitto da conflitti e divisioni, intercedi perché
diventiamo operatori di pace: testimoni disarmati e disarmanti della pace che viene da

Cristo™”.

S LEONE X1V, Lettera del Santo Padre Leone X1V ai Ministri Generali della Conferenza della Famiglia Francescana
in occasione dell'apertura dell' VIII Centenario della morte di San Francesco d'Assisi, 7 gennaio 2026.

19



